# التَوْحِيد والحِكْمَة مِيرَاثٌ عَرِيق

#### Monotheism & Wisdom; an immemorial Legacy

مُقَدّمة:

وَرَدَ في القرآن الكريم أن رسالة كل نبي في أمته على طول التاريخ هي الدعوة إلى عبادة الله وحده ونبذ الشرك والوثنيات: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبُوا الطَّاعُوتَ﴾ النحل: ٣٦، وعلى إثرهم ألهم الحكمة من ليسوا بأنبياء؛ كالحكيم المصري لقمان: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ﴾ لقمان: ٢١، واقتضت الحكمة العمل بالتوحيد؛ الميراث العريق للأنبياء: ﴿وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَ لاَ تُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ لقمان: ٣١، قال الراغب الأصبهائي في تفسيره: "ومعنى الحكمة. معرفة حقائق الأشياء.، وهي أعم من النبوة، فكل نبي حكيم؛ وليس كل حكيم نبيا.، (لأن) العلوم النبوية. لا وصول إليها إلا بالوحي"، فالنبوة المصحوبة بكتاب مُقَدَّمَة على الاجتهاد؛ والجامع هو التوحيد، فناسب تمييز (الْكِتَاب) بوروده في مواضع مُقتَرِنًا بلفظ (الْحِكْمَة)؛ ومُقَدَّمًا عليه، وناسب الاكتفاء بالحكمة في مقام التكريم لِتَعُم كل نداء بالتوحيد على مر التاريخ: ﴿يُولُ عَلْمُ اللهُ اللهُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَدَّكُرُ إِلّا أُولُو الْأَلْبَابِ﴾ البقرة: ٢٦٩، ويذخر التاريخ بحكماء ورثوا حكمة الأنبياء ونبذوا الشرك والوثنيات؛ لتشهد سلسلة متصلة الحلقات بالأصل في الدين وأن توحيد الخالق أساس الحكمة.

# (۱) تُوجِيد الخَالِق أُسَاسِ الحِكْمَة:

عاش الحكيم المصري والمعلم الأكبر تُحوت Thoth منذ ، ، ٥ سنة على أقل تقدير، وقيل أنه بحكمته قد بلغ مقام الرَّبَاتِيَة؛ وألهمه الله العلوم ومبادئ الدين، فبُنِيَت له المعابد لتوريث حكمته، وفي المأثور أنه قد كشف للمصريين علوم الفلك والعمارة والمهندسة والطب، وغُزِيَ إليه اختراع الكتابة الملكية الهيروغليفية Hieroglyph؛ كأشكال تصويرية رمزية، وتصوره نقوش المعابد والمقابر كطائر يُحَلِق عاليًا ليطالع حكمة الرب المبثوثة في الأرجاء ويهبط بالمعرفة؛ رمزًا يُجسد اعتباره رسولاً لله ذو معرفة روحية وحيًا أو إلهامًا؛ فيستحق أن يكون في السماء مقر السمو الإلهي والأرواح الطاهرة والنور، وليست حكمة الحكماء إذن سوى استبصار لحكمة الرب المُتَجَلِّية في خَلقِه؛ والذي يَهِبَه للإنسان الجدير بفهم حكمته، فاستجاب نوابغ لنداء الوجود بالتوحيد وسَجَلُوا الأدعية والابتهالات؛ يَتْدُوا في ركب المُبْصِرِين، وتَفْنَى اليَّد الكاتبة وتبقى الحكمة خالدة؛ وإن خَفِيت عن العَوَام، السرى التقليد وجمود الإلف والاعتِيَاد، فَاقِدِي الاستِبصار والعَجَب والانبهار، وقد خُلِق الإنسان إذن لِيتأمل الوجود حوله ويَعْتَبر.

وافتُتِنَ الإغريق بحكمة المصريين؛ وتمتَّلُوا تُحوت المُرْسَل بالحكمة بمعبودهم هرمس Hermes؛ المُحَلِق عاليا بهيئة الكوكب عطارد كاشفًا الآفاق، والحكيم يطير مع أفكاره لاستنباط حكمة الأشياء، والطائر يُحلِق عاليًا فتنكشف له التخوم، واعتبروا الحكيم كذلك كطائر البوم؛ الذي اعتقدوا أنه يدير رأسه لكل الجهات، فيُمكنه رؤية المُخْتَفِي خلف رأسه، وهذا هو حال الإنسان الحكيم؛ الذي لا يطلق رأيًا إلا بعد أن ينظر في الأمر برُمَّتِه من كل جوانبه، فيرى ما لا يراه سواه؛ وكذلك كان تُحوت، والمُرْسَل بالحكمة هو أكمل عقل لمعرفة الله تعالى؛ وأكمل مُعَلِّم ومُرْشِد إليه، وتمييزًا عن معبودهم سمُّوه هرمس مثلث العظمة والمُرْسَل بالحكمة هو أكمل عقل لمعرفة الله تعالى؛ وأكمل مُعَلِّم ومُرْشِد إليه، وتمييزًا عن معبودهم سمُّوه هرمس مثلث العظمة بعينين فحسب كالعوام، وإنما أضاف إليهما عينًا تألِثَةً هي عين البَصِيرَة؛ أي التَّفَكُر في الخلق واستبصار المَغزَى الكَامِن بعلاستدلال على جلال الخالق، وثلاثي التعليم؛ لأنه كان يصف الله تعالى بثلاث صفات أساسية جامعة؛ أنه: أزلي بالاستدلال على جلال الخالق، وثلاثي التعليم؛ لأنه كان يصف الله تعالى بثلاث صفات أساسية جامعة؛ أنه: أزلي أوسواه عارض عابر؛ فهو إذن الخالق)، حي (قيوم قادر؛ يُدَيِر شئون خلقه)، حكيم (في كل تدبيره؛ بعلم محيط بكل الجوانب)، أي فريد الصفات واحد أَحَدُ؛ لا مَثِيلَ لَهُ، مُنزَّه تعالى عن صفات المخلوقين، وهو مَالِك النَّواصِي وفَاطِ المُهَج ومُوجِه المَقاصِد ومُنه الختراع والإبداع والفنون والصناعات؛ وواهب حكمة التوحيد، فالتوحيد إذن منذ القدم لا يعني مجرد الواحدية، وإنما الأخدية؛ بتَقَرُّد الإله الخالق في صفاته العَلِيَّة، وتوقيره وتعظيمًه وخصه وحده تعالى بالعبودية؛ والخشية من يوم الحساب الأخير.

وأسند الإغريق إلى الحكيم المصري القديم الذي سموه هرمس؛ كل التعاليم والأرجح أنها ثمرة معارف ومهارات أجيال من الكهنة المُعَلِّمِين؛ ولشهرته نسبوها جميعًا إليه، ومتون هرمس تُسمَّى الهرمسيات Corpus Hermeticum؛ وقد كُتِبَت باللغة المصرية القديمة التي اندثرت في نهاية القرن الرابع بعد الميلاد؛ فآخر مثال معروف لاستخدام الكتابة الهيروغليفية كان لنقش يرجع إلى عام ٣٩٤ بعد الميلاد؛ اختفت بعده كل معالمها، ولم تُعرف مُجَدِّدًا إلا بعد اكتشاف حجر رشيد عام ١٧٩٩ ومن انقش يرجع إلى عام ٤٩٤ بعد الميلاد؛ اختفت بعده كل معالمها، ولم تُعرف مُجَدِّدًا إلا بعد اكتشاف حجر رشيد عام ١٧٩٩ ومن المتون كهنة الإسكندرية زمن مجد الإغريق؛ وصاغوها باليونانية بأسلوب عصرهم، وتُرجمت مؤخرًا إلى الإنجليزية ومنها إلى العربية، وهي دليل تاريخي كافي على أن التَّوجِيد أصل الديانة ونهج الحكماء منذ القدم، ومن مواعظ هرمس التي تُذلِّل على عراقة الإيمان بوحدانية الله وقدرته: "تأمل لِلَحظّة كيف تَأتَّى لك أن تُخلق في الرحم، فَكِر في صُنع القادر، وابحث عن الصَّاتع على عراقة الإيمان بوحدانية الله وقدرته: "تأمل لِلَحظّة كيف تَأتَّى لك أن تُخلق في الرحم، فَكِر في صُنع القادر، وابحث عن الصَّاتع الذي أبدع جمال صور (الخلق)، فمن ذا الذي أدار حدقة عينيك، ومن ذا الذي فتح أنفك وفمك وأذنيك، ومن ذا الذي مد أربطتك وربطها ببعضها، ومن ذا الذي جعل جمالك ظاهرًا وأخفي قبح أمعاءك، كم من الصَّنائع صُنعَت وكم من الأعمال أُبْدِعَت لتجسيد وَجَوَف رئتيك، ومن ذا الذي جعل جمالك ظاهرًا وأخفي قبح أمعاءك، كم من الصَّنائع صُنعَت وكم من الأعمال أُبْدِعَت لتجسيد المخلوق الإنساني، فلا التماثيل ولا التصاوير تَحْدُتُ من تلقاء ذاتها دون عمل ناحت أو راسم؛ أفلا يكون لهذا العمل المُتَعَالِي من خَالِق!".

هكذا يُحَاول هرمس لفت انتباهنا لِنتَيَقَظ ونتأمل أنفسنا ونرتجف خَشيةً بِحِصُن صُنع المُبدِع القَدِير وسَائِغ نِعَمِه وكَرِيم صَنيعه، ويُرَدِد هرمس الدعوة لتأمل الكون المُروِع الضَّخَامَة بِدَهشَة وانبِهِار وتواضُع أمام عمل بديع رائع؛ مُنَظَّم ومُرتَّب بِحِكمة واقتدار، لا تُفسِر حفظ نظامه صدفة عمياء؛ وإنما إرادة سامية حكيمة بقصد، فكل الأجرام الفلكية تُشرق وتَافُل بانتظام تام؛ ولا حضور دائم لها لترعى شأنًا أو تؤثر، فهي إذن مُقدَّرة المسير مُوجَهة، تنطق بمُقتدر حكيم وعليم خط لكل منها مسارًا وحدد المدة لتقطعه، والنَّاظِر في الوجود المُترَابِط الأحداث في تكامل وتناسق وتناغم وانسجام؛ وتلاؤم وتآلف، والمُحكم الترتيب المُنظَّم بقوانين وَاحِدة وشَامِلَة وصارِمَة؛ إذا لم يلتفت إلى ضرورة وجود مشيئة مُقدِّرة ومُدبِّرة وقَاهِرة وغير مُتَحيِّرة بمكان؛ لا يُدرِكها بصر، خلف كل هذا الإبداع والعناية والرعاية التي ينطق بها كل وجود أو حدث؛ فقد قَاتَهُ المَغزَى الكَامِن وغَقَلَ عن الافتقار للصَّاتع، وصارَ أسيرًا كالعَوام المَفاعر المفولة الغَضَّة والإحساس بالرَّهبة والخُشُوع؛ أمام عجائب الوُجود النَّاطقة بجلاء بجلال المُبدِع القَدِير.

وبتعدد اللغات والصفات تتعدد أسماء الخالق الواحد؛ وهو يُدعى بالهيروغليفية آتوم Atum، ومعناه الكامل أو التام؛ أي مُطلق القدرة، وخلاصة حكمة هرمس هي: "آتوم.. هو أعظم من أن يُطلق عليه اسم آتوم (أي تعجز اللغة عن التعبير عن عظمته بالكلمات)، هو الخفي المُتَجَلِّي (بصفاته الحسني) في كل شيء، تُعرف كينونته بالفكر وحده؛ وتُدركه عيوننا في (شواهد) الأفاق..، هو الجوهر الكامن في كل شيء..، آتوم كامل (الصفات)..؛ ويُحيط (علمه) بكل شيء، هو الواحد الذي ليس كمثله شيء"، ومن النبوءات الهرمسية: "الحكمة الخالصة هي الجهد الروحي (الفكري) في التأمل المستمر للوصول إلي معرفة الإله الواحد آتوم، لكن سيأتي زمان لا يطلب فيه أحد بذل جهد في الحكمة بطهارة قلب ووعي..؛ آه يا مصر، لن يبقي من دينك شيء سوي لغو فارغ (شكليات بلا جوهر)..، لن يبقي شيء يُروي عن حكمتك إلا علي شواهد القبور القديمة، سيتعب الناس (بفقدها)..؛ ويكفون عن رؤية الكون كشيء جدير بالعَجَب المُقدَّس، ولسوف تُصبح الروحانية (الحكمة) التي هي أعظم بركات الله مُهدَّدة المؤفن عن رؤية الكون كشيء جدير بالعَبَب المُقدَّس، ولسوف تُصبح الروحانية (الحكمة) التي هي أعظم بركات الله مُهدَّدة الإجلال والحمد..، ولا تُسمع ولا تُصدَّق كلمات تبجيل وثناء (للإله)؛ تتجه إلى السماء"، وتَدَبُر الوجود إنن هو أعلى مرَاتِب العِبَادَة؛ لأن المُتَأْمِن يُوفِن بعظمة المُبْدِع ويَتَعَرف من جمال الصَنْعة على جَلال الصَانع، ويُكرَم القرآن الكريم مَن تأمَّل فَتيقظ العَبَادَة؛ لأن المُتَأْمِن؛ وخشع في عبادة الصانع، عبادةً بالفكر؛ لا بالجوارح فحسب: (الذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِيَامًا وقُعُودًا ووَعَى بالمَغزَى الكَامِن؛ وخشع في عبادة الصانع، عبادةً بالفكر؛ لا بالجوارح فحسب: (الذِينَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِي الْكريم مَن تأمَّل قَعُودًا وعَلَيْ سُبُوبِهُمْ وَيَتَفَكَّرُونَ المَّ مَلْق قَلْهُودًا مَاطِلًا سُبُواتَكُ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِي الْكريم مَن تأمَّل وقُعُودًا وعَلَيْ سُبُوبِهُ وَيَتَفَكَرُونَ المَّ أَلُونَ عَذَا بَاطِلًا سُبُوتَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِي أَلَى عَدَابَ العَبْد عَذَابَ المُعَلَق عَذَابَ المَالِي المَالِي عَذَابَعُم المَالَد عَذَابَ المَالَق عَذَابَعُونَ اللهُ قَيْا عَذَابَعُونَ اللهُ المَالَق عَذَابَعُونَ المَالَق عَذَابَعُونَ عَذَابَعُهُ المَّدُونَ اللهُ المَالَد المَالِي المَالَع المَالمَات المَلْ

وترد في القرآن الكريم تعبيرات تتضمن الدلالة على فطرية الإيمان بالله الواحد الأزلي القدير، وأنه غريزة مغروسة في أعماق النفس؛ مجبول عليها كل إنسان، فلفظ "الكفر" يعني التغطية على مكنون؛ كتغطية الزُرَاع لبذور ينبغي أن تثمر، ولفظ "الشرك" يعني اصطناع شريك مُفتَعل لا ينفي وجود الأصل، وتتحقق النَّجَاة والخَلاص إذن بمعرفة المُديّر وراء المظاهر المُعَايَنَة؛ سعيًا وراء الحقيقة الكامنة خلف كل وجود أو حدث، لا اكتفاءً باكتشاف العلاقات والقوانين والتَوقُف عن التَّأمُّل والبحث أعمق من الأسباب المَادِيَّة الظَاهِرة، ويدفع التَأمُّل عن الوجود إيجاده عبثًا بلا غرض، فكل حدث مُوجَه بإتقان Perfectly-Directed لا يتَخَلَف عن موعده ليحقق غرضًا لإرادة عليمة قاهرة؛ وكل كيان مُوسِر التفاصيل، مُخَطَّط مُسبقً والانثي Preplanned مُسَعَم بأحسن تصمِيم Well-Designed، ليقوم بوظيفة مُقدَّرة في تكامل مع سواه؛ مثل الزوجين الذكر والأنثي يتكاملان تشريحيًا ووظيفيًا ونفسيًا، والغرض هو الحفاظ على النوع، فالأكيد الذي لا لبس فيه؛ والذي شهدت به الحكمة قديمًا وكل مجالات العلوم حديثًا؛ وجود نظام Order، فأين إذن الفوضى Chaos؛ لِتَعَقَل الأذهان عن مظاهر الجلال وشواهد الكمال!، فكل ذرة في الكون تنطق بجلال الله وكل تكوين، ويرَى الحكيم رحمته وفضله في كل حدث يمُر؛ ويُعاين قدرته تعالى في كل نَزلَة.

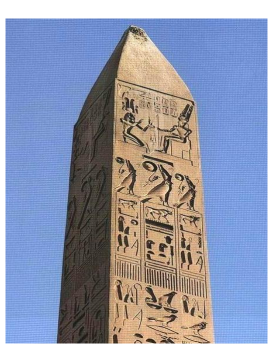
#### (٢) صُرُوح عِملاَقة تَنطِق بالتَوحِيد:

نسبوا لهرمس ثلاثي التعليم تشييد الهرم الأكبر؛ أي موافقًا لحكمته في معرفة الله، والعَارِف بأسلوب قدامى المصريين في التعبير بالرموز المُجَسِدة للدلالات المعنوية؛ لا يَستَبعِد أن يكون التصميم الثلاثي للأهرامات الثلاثة، وكذلك توائمها الصنوان الثلاثة، ليتجه كل جانب منها لإحدى الجهات الأربع بهيئة أضلاع ثلاثة؛ يجعلها تحفة معمارية قائمة على معرفة فلكية، ورمزًا لدياتة التوحيد؛ يُصور هَندَسِيًّا الوصف الثلاثي لعظمة الإله الخالق ووحدانيته، فتعبير هرمس عن الثلاثي لعظمة الإله الخالق ووحدانيته، فتعبير هرمس عن صفات الله تعالى الثلاثة يتفق مع جوانب الأهرامات ذات الأضلاع الثلاثة، وتوحد قممها في نقطة وحيدة شامخة تتجه المضلاع الثلاثة، وتوحدانيته، واتجاهها لأركان العالم نشور إلى شهادة كل الوجود بالصفات العَلِيَة للخالق المعبود.



ويُدَعِم هذا الافتراض أَنَّ المثلث عند الأمم القديمة، وأسلاف اليهود الفارين من مصر بكنوزها المعرفية وحكمتها؛ يرمُز لربوبية وتعَالِي الإله الخالق Peity؛ وكمال صفاته وعنايته التي تتَجَلَّى فيما صنع (أ)، وصدى لمفاهيم الإسلاف؛ اتخذ الماسون حديثًا الهرم شعارًا عليه عين العناية الإلهية Providence (all-seeing) eye of God؛ والذي لا يغفل ولا ينام ولا يأفل مَجدُه لحظة، وفي المنقول الهندوسي كانت رمزًا المتداخلين المتداخلين (النجمة السداسية) إلى الإله الخالق العلي الصِفات؛ وولادة الخليقة والحياة على يرمز المثلثين المتقابلين المتداخلين (النجمة السداسية) إلى الإله الخالق العلي الصِفات؛ وولادة الخليقة والحياة على الأرض، مثلث يتجه رأسه نحو الأسفل ليمثل تنامي الخليقة والحياة منذ بدء خلق العالم، ومثله الشعار السداسي لأسلاف اليهود (نجمة داود)؛ والمُجَسِد هَنسَييًا لدلالة أول عبارة بالأسفار (التكوين؛ ١١١): "في البَّدء خلق الله السموات والأرض"، وتفصيلها هو (الرسالة إلى العبرانيين؛ ١١٠/١٠): "أَنتَ يَارَبُ فِي المُسَتَّ الأَرْضَ والسَّمَاوَاتُ؛ هِيَ عَمَلُ يَدَيْكُ، هِيَ تَبِدُ وَلِكِنْ أَنْتَ تَبْقَى، وَكُلُّهَا كَثُوبٌ تِبْلَى وَكَرِدًاء تَطُويها فَتَعَقِّرُ، وَلَكِنْ أَنْتَ عَلِي مَلِي المُسَلِق الشمس حيث تشرق الأرض يوميًا بنور ربها، والاتجاهات الجغرافية الأصلية بالنسبة للمواجه الشرق؛ قياسًا الجنوب ويساره الشمال، ولمع السم اليمن مستمد من يمين المواجه لجهة الشرق، وشيد قدماء المصريين مدنهم غالبًا جهة المربق الأرض بحذاء النيل، وجعلوا المقابر والمعابد الجنائزية مغاربها حيث تنوي الشرق، وأبو الهول المُمَثِّل للمالم مشارق الأرض بحذاء النيل، وجعلوا المقابر والمعابد الجنائزية مغاربها حيث تنوي الشرق، وأبو الهول المُمَثِّل للمال المُمَثِّل المأربية المقابد، وكان المُربَّع عند القُدَامَى رَمْرًا للعالم مُمَثَّلًا بجهاته، وليس مُستبعدًا إذن اعتبار الأهرام الثُلُوتَة القاعدة؛ رمزًا لبدء الخليقة وأزَرْلِيَة الخَالِق ومَجدِه.

ولَعَلَّ تسابق ملوك مصر التَمجِيد الإله العظيم؛ واهب نيلَهَا وتُرَاءَهَا، بهياكل مثلَثة الجوانب؛ وفق حكمة كهنتها في بناء الأهرامات، ونحت المسلات؛ الممتد كُلِّ منها في السماء أمام المعابد كأصبع واحد مرفوع في صلاة لِيُعَبِّر رَمزِيًّا عن التوحيد، وذات القمم بهيئة أهرامات مثلثة الجوانب كذلك؛ يرجع إلى حكمة موروثة أعرق، تركت بصمات مبدأ التوحيد في صحراء شمال السودان بهيئة أهرامات مثلثة الجوانب كذلك؛ تربو أعدادها على ٠٤٠ هرمًا، أي أكثر من ضعف عدد كل أهرام مصر (٩٧ هرمًا)؛ وإن كانت مُتَوَاضِعَة، فيقف أكثر من ضعف عدد كل أهرام مصر (٩٧ هرمًا)؛ وإن الشمالية للسودان، وفي منطقة البجرواية يقف ١٤٠ هرما يعود تاريخها إلى الميلاد، وفي منطقة البجرواية يقف ١٤٠ هرما يعود تاريخها إلى الهرمية والمعابد؛ يمتد منذ بواكير الحضارة الإنسانية إلى حوالي ألفي عام قبل الميلاد، طبقا للكتابات الهيروغليفية المنقوشة على جدرانها، عيم مناطق كانت تُمَيِّل عُمق دُويلات النُّوبَة ومملكة كوش في الزمان القديم.

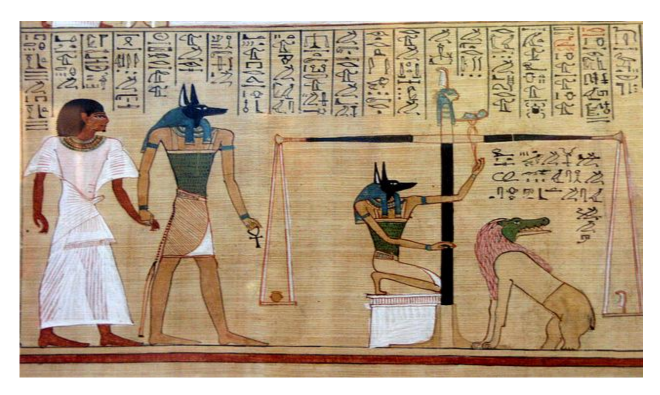






أطلال معابد وأضرحة في شمال السودان؛ ملحقة بأهرامات جوانبها مثلثة ذات دلالة رمزية لحفاظها على نفس الشكل.

#### (٣) مُعتَقَدَات تُؤَيِّد التَّوحِيد:



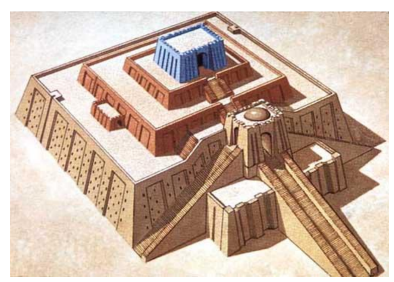
إلحاقًا بمبدأ التوحيد؛ آمنت مصر منذ القدم ببعث الأجساد للحساب، حيث تُنفَخ فيها الأرواح ويُجَر الإنسان إلى ميزان العدل الذي ينتظر إلى جانبه وحش ترهيبًا، ويوزن قلبه مقابل ريشة طائر لمعرفة كونه طاهرًا خفيفًا كريشة أم مثقلًا بالذنوب؛ فإن خف قلبه نجا وإلا فالهلاك الأبدي، وفي القرآن الكريم الكتاب الجامع لكل حق؛ تنويهًا لحكمة أمم بائدة وكشفًا لنقوش طوي معناها الزمان ورسوم غامضة، تُوزن الأعمال الصالحة في المقابل ترغيبًا بميزان العدل والقسط؛ لبيان دقة الحساب: ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطُ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِينَ ﴾ الأنبياء: ٧٤، إنها إذن حكمة سَجَلَهَا التاريخ ونَوَة إليها القرآن الكريم؛ تردد على مسامع الفطين قائلةً: تيقظ؛ تأمل وتدبر، انتبه واعتبر، استعد للمصير: ﴿فَمَنْ تَقَلَتُ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ﴾ المؤمنون: ٢٠١و٣٠١.



والإيمان بالله الخالق العظيم؛ الواحد والوحيد (الأحد) وبعثه لِعِبَادُه يوم القيامة للحساب، اقتضى حفظ أجساد الموتى، فبرع كهنة مصر قديمًا في فن التحنيط Mummification، وكانت الأحشاء تستخرج وتحفظ في أربعة جرار تسمى بالكانوبية نسبة إلى مدينة كانوب؛ موضع أبو قير حاليًا، ويُترك القلب باعتباره مُمَثِّلًا للضمير، واعتقدوا أن الروح عند الموت تُغَادِر الجسد بهيئة طائر؛ يَحمِل كل مَلاَمِح الرَّاحِل ويحفظ كل ذكرياته وأعماله، وعند الحساب يلاقيه الطائر الروحي بكل ما عَمِل؛ لا فكاك منه، ومن باب التمثيل المُتَضَمِّن العلم بمُعتَقَد الروح المُجَسدَة كطائر، والذي طوته السنون؛ يُنوِه القرآن الكريم مُعَبِّرًا عن عمل الإنسان في حياته بطائر، وعن امتناع الكريم مُعَبِّرًا عن عمل الإنسان في حياته بطائر، وعن امتناع

الفكاك يوم القيامة من حساب الله تعالى له، كحال العبد الأسير المُقَيَّد بأساور الحديد في العنق؛ حيث لا فِكَاك: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانٍ الْفَكَاكُ يُومَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُورًا. اقْرَأْ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا﴾ الإسراء: ٣ او ١٤.

والأرواح في مُعتقد القُدَامَى كَيَانَات شَفَّافَة غير مَائِيَة لا تُرى، ولكل جسم مَادِّي روحه المتصلة به؛ ولكل كلمة منطوقة كياتها الروحي الذي يَستَدعِي ما تُعيِّر عنه، فيحضر الثعبان بتلفظ اسمه؛ ويفيض النيل بمناداته وتقديسه، ويستجيب الإله المزعوم المُجَسَّد بهيئة صنم مَنحُوت بالدعاء والقرابين، وهذا أساس الوثنيات وعبادة الطوطم Totem؛ وفي الأسفار (يوحنا ١٤٤): "الله روح"، فأوهم التعبير تكييف الذات العلية؛ لكن مضمونه أنه تعالى أسمى من أن تراه عين، وهُسَرَت الظواهر الكونية المجهولة الكيفية بالرُّوح (رسالة بُولُسَ إلَى أَهْلِ رُومِيةً؛ ١١١٨): "أَعْظَاهُمُ اللهُ رُوحَ سُبَاتٍ"، وهكذا اختلطت دلالات لفظ الروح، فناسب أن يَتَلَظَف القرآن الكريم في دفع النصور ورسيقة الموروثة حول ماهية الروح وكيفية البعث وطبيعة الظواهر الكونية التي لم يدركها أحد بعد؛ مُلفتًا المُخَاطَبِين عن حقيقة الروح؛ والخوض في مجهولات العلم التي لا قدرة لهم على استيعابها بعد: ﴿وَيَسَالُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إلاّ قَلِيلًا الإسراء: ٥٥، وفي ظل شيوع فلسفة الروح المُرَجَّح أن أهرامات مصر؛ سواء المُدَرَجَة (مصاطب) أو ذات الجوانب المثلثة والتي يُفترض بلوغ الترميز فيها التعبير عن التوحيد، أو متى صروح بلاد الرافدين الحلزونية وأهرامها المُدَرَّجَة (الزقورات)؛ ليست بالضرورة أضرحة، وإنما الغرض أنها هياكل رمزية حتى صروح بلاد الرافدين الحلزونية وأهرامها المُدَرَّجَة (الزقورات)؛ ليست بالضرورة أصرحة، وإنما الغرض أنها هياكل رمزية للعبادة تمثل أبوابًا أو مصاعد للسماء بهيئة سلالم؛ يحل أعلاها للعابدين مجد الإله، لتصل بالأرواح إلى الله بغاية الطهارة والنقاء.



صورة لما كانت عليه زقورة أور في بلاد الرافدين يعلوها قدس الأقداس الذي لا يبلغه إلا كبار الكهنة

والزارع يحرث ويبذر ويروي؛ وكلها أسباب نتائجها إثمار الزرع، وكذلك الوجود كله أسباب؛ سبب يؤدي لسواه، وترجع جميعًا لسبب أول في قمة هرم الأسباب؛ هو قدرة الإله الأزلي المُطلق القدرات؛ على الإيجاد من عدم بلا سابق مِثَال، بينما كل الخلق أعراض فانية عاجزة، وبِتَهَكُّم فرعون كيدًا ناطقًا بِمُعتَقَد سَابِقِيه؛ يكشف القرآن الكريم غرض الأقدمين من صب اللبنات وتشييد الصروح كمصاعد روحية نحو السماء: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَبُلْغُ الْأَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَقَطَّلُعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُهُ كَاذِبًا وَكَذَلِكَ رُيِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾ غافر: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ الله عَيْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطَلُعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ القصص: ٣٨. مِنْ إلَه عَيْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطَلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِي لِأَظُنُهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ القصص: ٣٨.

# (٤) الشِّرك والوَثَنِيَّات جَهَالاَت:

عند التَّحَرِّي يَتَضِح لك أن الدَّخِيل قد طمس التوحيد؛ أو كاد، أو حَرَفَهُ بالعمد وسوء التأويل وسهو النسخ وغموض الترجمة المُشْوَقْتَة والمُشْوَهَة للأصل؛ إلى نقيض وجهته من تَرِكَة المُوجِّدِين في معرفة الرب، وتحولت التجربة الذاتية لحالة الوَجْد لطقوس شكلية وتقليد بارد؛ يحفظ مكانة الكهنة ولا يُعلي من شأن الحكمة، ولِحِكمة كتب هرمس متونه باللغة الملكية؛ لا الشعبية، وأخفاها مُدَّخَرَة الأصل لقادم الأيام، فعادة الشعوب رفع الحكيم إلى مكانة سامية؛ وبتطاول الزمان يتحول الاحترام لتقديس، ويصبح القبر مزارًا ومعبدًا، وتعمل المخيلة لتنسج الأساطير فيختلط الدخيل ببقية مُشَوَّهَة من الأصل، ومجاراة العُرف في تبجيل العظماء مَجَازِيًّا يَصطَنِعهُ المُزَوِّرون والمسيئون التأويل شذوذًا في اعتقاد المُقَلِّدِين المخدوعين، كما حدث مع تعبير "ابن الله"؛ في حين أن الأسفار تنعي بشدة على المُتَأخِّرين المُدَّعِين الحكمة مخالفة التوحيد؛ إرث النبوة والحكمة (رسالة بُولُسَ إلَى أَهْلِ وُمِيلَة مُن الأسفار تنعي بشدة على المُتَأخِّرين المُدَّعِين الحكمة مخالفة التوحيد؛ إرث النبوة والحكمة (رسالة بُولُسَ إلَى أَهْلِ رُومِيلَة مُن الأسفار تنعي بشدة على المُتَأخِّرين المُدَّعِين الحكمة مخالفة التوحيد؛ إرث النبوة والحكمة (رسالة بُولُسَ إلَى أَهْلِ وَمِيلَة مُن مَعْمَاء مَارُوا جُهَلَاء ، وَأَبْدَلُوا مَجْدَ اللهِ الَّذِي لاَ يَقْنَى بِشِبْهِ صُورَة الإِنسَانِ الَّذِي يَقْنَى. ، وَعَبَدُوا الْمَخْلُوقَ دُونَ الْخَالِق!".

وتَالِيه الغظماء وتَالُّه الملوك، أو الانتساب للإله بتعبير النَّنُوَّة والأُبُوَّة؛ مسلك شانع في تاريخ الأمم، ففي مصر قديمًا زعم الكهنة إمكان حلول الإله في أجساد الملوك؛ فأحاطوهم بالأساطير، وأصبح كونهم آلهة مُتَأَيِّسَة أمرًا مالوفًا عند الرَّعِيَّة، فَشُيِدَت لَهُم المعابد، وقُدِّمَت لتماثيلهم العَطَايَا والقَرَابين؛ وألِّقت الانشيد والترانيم لتمجيدهم، ولم يكن أوزوريس Osiris وزوجته إيزيس ألهم المعاد، وقُدِّمت لتماثيلهم العَطَايَا والقَرَابين؛ وألِّقت الانسليم في الأصل؛ سوى أسرة ملك محبوب اغتاله أخ له مفرط الطموح طامع في السلطة، فحُكِيَت عنهم الأساطير وضَمَهم خيال الكهنة إلى قائمة الآلهة الخالدين، ويُوثر عن الملك السومري شولجي في السلطة، فحُكِيَت عنهم الأساطير وضَمَهم خيال الكهنة إلى قائمة الآلهة الخالدين، ويُوثر عن الملك السومري شولجي قومي رمزي)"؛ وخاطبه قائلا: "ليس لي أب؛ أنت أبي"، وكان الاتباع يعتقدون أن فيثاغورث (١٨٥-٥٠ ق ق.م) ابن الإله، قومي رمزي)"؛ وخاطبه قائلا: "ليس لي أب؛ أنت أبي"، وكان الاتباع يعتقدون أن فيثاغورث (١٨٥-٥٠ ق ق.م) ابن الإله، ونفيض الأسفار بتاليه الأشخاص مَجَازيًا؛ قال الله لموسى (الخروج ١٧ ا): "أنَا جَعَلْتُكَ إِلهَا لِفْرُعُونَ. وَهَارُونُ أَخُوكُ يَكُونُ الْعُونُ الله إله أن يجعله ذو سلطة تدفع بطش فرعون، وقال لموسى عن هارون (الخروج ١٢ ١١): "هُوَ يُكِلِّمُ الشَّغبَ عصره (بوحنا ١١١): "قَلُقُ أَنْ قُلْتُ إِنَّى قُلْتُ الله وقق العُرف، وأطلق داود لقب الآلهة وأبناء الله على كل شعبه بقوله (مزامير ١٨٨٢): "أنا قُلْتُ إلَهُةٌ وَبِتُو الْعَلَى الْعَلَى عَلَمُ اللهُمُ كَلُمُ اللهُمُ كَلَمُ اللهُمُ كَلَمُ اللهُمُ اللهُمُ كَلَمُ اللهُمُ عَلَمُ اللهُمُ عَلَمُهُ اللهُمُ عَلَمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ على كل مُبَعِل فلا تصح قراءتها إنن إلا وفق عُرف استخدامها حيذاك، والبنوة لله تعلى كان المُعتد اطلاقها اللهُم، على من اليسير عند القدامي على سبيل المجاز؛ ولكن إساءة تفسيرها من بعد حرفيًا أدت إلى الرجوع بالبشرية للوثنية من جديد وإفساد مُعتقد التوحيد. على سبيل المجاز؛ ولكن إساءة تفسيرها من بعد حرفيًا أدت إلى الرجوع بالبشرية للوثنية من جديد وإفساد مُعتقد التوحيد.

والتعبير المجازي يُحمَل على مضمون السياق؛ لا ظاهر اللفظ، ومنه في القرآن الكريم: ﴿فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَ﴾ الكهف: ٧٧؛ أي آيل للسقوط، لا أنه ذو إرادة واعية، ويُحمل على زمن الحدث ومعهود بيئة أوَّل المخاطبين وإرثهم الثقافي وتصوراتهم الذهنية؛ لا زمن المُطَالع للمكتوب ومعهود بيئته، ومنه: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخْرُجُ فِي أَصُلُ الْجَحِيمِ. طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُعُوسُ الشياطين، والمضمون الشياطين الصافات: ١٤و٥٥، والتشبيه قائم على المعهود الذهني؛ لا على واقع مُشَاهَد لرعوس الشياطين، والمضمون التهويل في التقبيح، ويَرِد لفظ القلب كتعبير رمزي عن الضمير أو تمثيل للملكات العقلية؛ بيانًا للمكانة لا المكان، ويَرد تعبير البُنُوَة بيانًا للإيمان والصلاح (يوحنا؛ ١١١١): "أولاد الله؛ أي المؤمنون"، وأيضًا (متى؛ ١٥): "طُوبَي لِصَابِعي السَّلَام، لأَنَّهُمْ أَبْنَاءُ اللهِ"، وتدعو اللهِ يُذْعُونَ"، وأيضًا (رسَالَةُ بُولُسَ إِلَى أَهْلِ رُومِيَةً؛ ١٨ ٤١): "لأَنَّ كُلَّ الَّذِينَ يَثْقَادُونَ بِرُوحِ اللهِ؛ فَأُولِئِكَ هُمْ أَبْنَاءُ اللهِ"، وتدعو الأسفار صَرَاحَةً إلى عبادة الله الخلق تعالى وحده من بين كل الآلهة الزائفة المزعومة، والتَقَرُّب إليه بالطاعات (تثنية؛ ١١١ الأسفار صَرَاحَةً إلى عبادة الله الخلق تعالى وحده من بين كل الآلهة الزائفة المزعومة، والتَقَرُّب إليه بالطاعات (تثنية؛ ١١١): "الرَّبَ إلهَكُمْ هُوَ إلهُ الآلِهةِ وَرَبُّ الأَرْبَابِ، الإلهُ الْعَظِيمُ الْجَبَارُ الْمَهيبُ..، الرَّبَ إلهكَ تَتَقِي؛ إيَّاهُ تَعْبُدُ، وَبِهِ تَلْتَصِقُ"!.

# (٥) نُبُوءَة تُبَثِير بِدِين عَالمَي يُعِيد للتَّوجِيد نَقَاؤُه:

حُجِبَ في الترجمة العربية لمتون هرمس نَصُ لاَحِق ذو مغزًى لافت؛ في تاريخ مسيرة التوحيد (\*\*)، يُحتسب من البِشارَات بِمَقْدِم عهد جديد يتخطى حدود مصر ويَسُود كل العالم، يَتَجَدّ فيه الإيمان ويَتَجَلّى التوحيد: "ولكن عندما تنزل كل هذه النوازل..؛ فإن الله المُعَلِّم (مصدر الحكمة) الرَّحِيم..، سوف يَقْضِى بأن تَمُر هذه البلايا وتَنْتَهِي..، سوف يدعو الله كل الذين ضَلُّوا عن هُداهُ!؛ للعودة إلى الطريق المستقيم إ..، وهكذا يُعِيد الله العَلَم إلى سيرته الأولى إ..، سوف ترْتَفع إليه أصوات المؤمنين به في تلك الأيام بالتَّسْبِح والدُّعَاء.. يقضى بعظمته وجبروته بأن تعود الطبيعة إلى رونقها السابق.. هكذا قضى الله وهكذا قضت مشينته الأبدية"، وفاضت كلماته بالدَّعَوَات والابتهالات والتَصَرَّعَات: "أدعوك آتوم بِحَشْية وتَبْجِيل، مُتَوَسِّلاً ألا أضل طريق تلك المعرفة التي أبدعتها (وهبتها لي)؛ حتى أُرسِل النور لأولئك الذين مازالوا في ظلام..، طلبت منهم القيام حتى يتلقوا بذور الحكمة؛ التي أود أن أغرسها في نفوسهم بتلك التعاليم"، وقصَّ تجربته الفكرية؛ أو كما سماها الروحية: "لقد كنت الشاهد من خلال العقل الواعي على ما خَفِيَ في السماء (حيث عالم الأرواح الطاهر؛ والصفاء والخلود)؛ وبالتَّامُّل وصلت إلى معرفة الحقيقة، وصببتها في هذه المتون أسرار الإله..؛ بحروف مصرية مُقَدَّسَة في أمشاق (مقاطع؛ خراطيش) على هذه المتون..، سجلتُ في هذه المتون أسرار الإله..؛ بحروف مصرية مُقَدَّسَة في أمشاق (مقاطع؛ خراطيش) على هذه المتون..، وأخفيتها (كنزًا مُدَخَرًا) لعَالَم المستقبل؛ الذي سوف يُحَاوِل الإنسان فيه البحث عن حكمتنا (التوحيدية) المقدسة".

### (٦) التَّوجيد والحِكْمَة مِيرَاثٌ عَريق:

تعاليم هرمس (تُحوت) خلاصة لتأملات حكيمة لمست الحقيقة وأدركت جوهر الموجودات؛ فنطقت بوحدانية الله، سماه الفرس: أنبجهد، والصابئة: دنانوخ، واليهود: أخنوخ؛ وتعني (المُنْهَم)، وفي أسفارهم أنه سلك طريق الإيمان بالله الخالق الواحد والوحيد (الأحد)، وعبادته وحده؛ حَتَّى تَقَبَّلُهُ تعالى بإحسان وأخذه عنده طاهرًا سمَامِيًا، مُقَرَّبًا ومُكَرَّمًا (التكوين؛ ١٥ ١٨ ١-٢٥): "سلك أخنوخ مع الله؛ ولم يوجد بعد لأن الله أخذه"، وورد في التراث الإسلامي استنتاج البعض أنه النبي إدريس لعبارة القرآن الكريم في بيان حياته وخاتمته: ﴿وَاذْكُرُ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا. وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ مريم: ٢٥و٧٥، وتَمَثَّلوه أيضا بالنبي يوسف مُستَوطِن مصر ووارث حكمة الأولين، وعلى نفس الدرب التوحيدي لهرمس؛ سارت على طول التاريخ المكتوب أفواج من ورثة الحكمة، فتعدت الهرامسة خُدَّام كلمة الرب؛ وأشهرهم هرمس الأول فنال اللقب "هرمس الهرامسة".

وقد أشار القرآن الكريم إلى كثيرين ساروا منذ القدم على درب التوحيد؛ وليسوا بأنبياء أصحاب كتاب، ومنهم لقمان الحكيم وذو القرنين ومؤمن آل فرعون وزوجة فرعون وملكة سبأ والعبد الصالح معلم موسى والفتية أصحاب الكهف، ولِكُلِّ من المُوجِدِين في التاريخ قصة فريدة ذات تفاصيل؛ ولكن تُوجِدهُم جميعًا مأثرة التوحيد؛ مهما تباينت اللغات واختلفت الثقافات، والقول إذن بأن القدامي كلهم عُبَّاد وَثَن؛ تخمين، فالشرك بتعدد الآلهة في مصر لم يُخفِ تَمَامًا مبدأ وحدانية الله، فتصفه مخطوطة هاريس بأنه وحده تعالى "الإله الصائع"؛ أي بخلاف كل الآلهة المُصطنَعَة المُزيَّفَة، وتوجد مسلة في برلين كانت بممفيس، وترجع لعصر الأسرة التاسعة عشر، تصفه نقوشها بأنه "الوحيد الحي" وأخرى بأنه "الوحيد الخاد"؛ أي الواحد الأحَد، وتنزيل الأوصاف البشرية إذن على الله تعالى تصوير؛ لِمُلاَمَسَة الحقيقة دون عَنَاء، يُعلِن عن عجز اللغة عن بيان صفاته العَلِيَة بالكلمات.

وهكذا عرفت مصر التوحيد قبل دعوة إخناتون لنبذ التعدد وتوحيد (آتون)؛ متمثلاً نعمة الله في الشمس رمزًا، تصدر البركات للأمم جميعًا؛ وليس لمصر فحسب، وتنشر أشعتها كما رسمتها النقوش بهيئة أيادي بشرية كهرم يعلوه قرص الشمس؛ مما يؤيد أن الشكل الهرمي رمز هندسي يُجَسِّد جلال الله الخفي عن الأنظار، وفي تمثيل قبل إخناتون للإله بالشمس في بهاء آياته بالعالم؛ تصريح بالتشبيه؛ يعني أنها ليست خالقة: "مضيء في السماء وكائن كالشمس"، وتَمَثَّلوه بالشمس لأنها أيضًا السبب المباشر لتجدد حياة الدواب ونماء الزرع، وتجعل بردية الحكيم آني العبودية حصرًا للخالق الخفي عن الأنظار؛ مُصرِّحةً بنفي التقديس عن كل المُجَسَّدَات الرمزية والمَنحُوتَات: "لا تسال عن صورة ربك؛ فهو ليس شمسًا في السماء أو طائرًا أو تمثلاً..، لا تبحث أسرار ملكوت ربك؛ فهي قوق مدارك العقول"، واسم المعبود (آمون) يعني بالهيروغليفية الخفي الذي لا يُرَى؛ لكماله المطلق وتتَذَهُ هُ عن صفات خلقه، وظل متوارثًا أنه الإله الأوحد والأكبر، وكل الآلهة الأخرى ليست إلا أوجهًا لقدرته أو تجليات له، فهو إله أعلى عن صفات خلقه، وظل متوارثًا أنه الإله الأوحد والأكبر، وكل الآلهة الأخرى ليست إلا أوجهًا لقدرته أو تجليات له، فهو إله أعلى واحد وحيد (أحد)؛ منكور في متون الأهرام بأنه "القوة الخالقة"، وفي ترجمة د. هنرى بلوجش لنقش: "الإله واحد أحد؛ ليس لديه ثني.. ولا شبيه له.. وهو خالق الكون وكل ما فيه"، وفي مناجاة ببردية بالمتحف البريطاني: "أنت الإله الأكبر؛ سيد السماء والأرض، خالق كل شيء، يا إلهي وربي وخالقي؛ قو بصري وبصيرتي لأستشعر مجدك، واجعل أذني صاغية (واعية) لأقوالك".

وقد صَنَفَ المؤرخ المصري القديم مانيتون تاريخ مصر إلى ٣٠ أسرة ملكية؛ ابتداء من عصر مينا موحد القطرين حوالي ١٢٠٠ ق.م إلى غزو الإسكندر المقدوني لمصر عام ٣٣٠ ق.م، ويؤكد مانيتون أن التوحيد هو لب عقائد المصريين القدماء؛ وأرجعه لنبوات سبقت عصر الأسرات كنبوة إدريس الذي كان يدعو لعبادة الله الواحد الأحد وإلى مكارم الأخلاق، ومن وصاياه: "السعيد من نظر إلى نفسه (مُتَأَمِلاً)، وشفاعته عند ربه أعماله الصالحة"، "الصبر مع الإيمان يورث الظفر"، وشاعت مواعظ الملوك والحكماء التي يُذكر فيها الخالق بصيغة المفرد؛ والتي تدعو إلى حسن الخلق، واعتمادا على ترجمة النقوش والبرديات توصل كثير من الأثريين إلى أن مصر هي مهد التوحيد؛ وأنه أساس الديانة منذ عصر ما قبل الأسرات، وأن آثارهم ورموزهم قد اصطبغت بالتوحيد؛ ملوكًا وكهنةً ورعيةً، قال الأثري الفرنسي جاستون ماسبيرو مدير المتحف المصري في نهاية القرن التاسع عشر: "إن المصريين القدماء كانوا أمة مخلصة في العبادة، فكانوا يرون (مجد) الله في كل مكان، فهامت قلوبهم في محبته، وانجذبت أفندتهم إليه، واشتغلت أفكارهم به، ولازم لسانهم ذكره، وشُخِنَت كتبهم بمحاسن أفعاله"، وفي مؤلفاته كتب والس بدج: "القد أدرك المصريون بالفعل وجود إله ليس كمثله شيء والاله الله الكفوا أحد Who had no equal".

ومتون الأهرام التي اكتشفها جاستون ماسبيرو عام ١٨٨١؛ تحوي أقدم النصوص التوحيدية، وترجع إلى ما قبل التاريخ المُستجَّل (٢٠٠٠-٥٠٠ ق.م)، وهي تسجيل لمعتقدات حضارات بالغة القدم (كالبداري ونقادة ومرمدة والمعادي وحلوان)؛ وفيها: "إن الخالق لا يُمكن معرفة اسمه؛ لأنه فوق مدارك العقول"؛ أي هو أسمى من أن تراه عين أو أن تعبر عن جلاله لغة، ولذا وردت تسميته بصفات تشبيهية بأحوال البشر مثل: "السيد المُطلق"، "المالك كل شيء"، فالدين إذن في التاريخ المصري القديم لم يبدأ بالشرك والتعدد ثم انتهى إلى التوحيد؛ وإنما استمر التوحيد كذلك منذ البدء، وفي كتاب الموتى قبل عصور الأسرات (٠٠٠٥-٣٠٠ ق.م)؛ يكثر الحديث عن التوحيد وذكر الله بالإفراد؛ وعن البعث والحساب، وفيها يتبرأ الإنسان أمام جَالِله الواحد قائلا: "لم أرتكب ما يُغضب الإله، ولم أدنس نفسي في حرم الإله، ولم أعترض على إرادة الله"، وفي أسفار التكوين المصرية (الجبتانا)؛ نصوص تجعل القول بأن تاريخ مصر كله وثنية مجرد قراءة خاطئة لحكمة رَمزيَّة عَمِيقَة أساسها التوحيد.

وفي عصر الأسرة الثالثة (٥٠٠ ٢٥٥ - ٢٥٥ ق.م)؛ من وصايا الحكيم أيمحوتب مهندس الملك زوسر وباني أول هرم صخري (هرم سقارة المدرج) بهيئة مصاطب كسئلًم يتجه نحو السماء: "لا تسخر من الإنسان الذي به إعاقة، ولا تسخر من الذي فقد بصره، ولا تضحك من الرجل الذي عقله في يد الله (المريض العقلي)"، واحتمل البعض أن إيمحوتب هو النبي يوسف الذي جاء مصر في هدوء وسلام فو هَبَه الله السلطة؛ لا غازيًا طامعًا في سلطة، لأن الاسم إيمحوتب يعني في الهيروغليفية: "الذي جاء في سلام"، وفي عصر الأسرة الرابعة (٥٧٥ ٢ - ٦٤٦ ق.م)؛ المأثور عن الحكيم كاجمني وزير الملك سنفرو: "اسلك طريق الاستقامة ...لنلا ينزل عليك غضب الإله..، (هو) قوي؛ وهو يحكم ويُدَبِّر العالم ويرزق البشر"، وفي عصر الأسرة الخامسة (١٤٦٥-٢٣٢٣ ق.م)؛ المأثور عن الحكيم بتاح حتب في مواعظه لابنه وفق بردية إبريس جامع الوثائق القديمة: "بيد الإله مصير كل حي؛ ولا يجادل في هذا إلا الجاهل..، إن تدبير الخلق بيد الله الذي يحب خلقه..، لا تكونن متكبرا ولا تكونن منتفخ الأوداج (أي لا تُصَعِر خُدَّكَ للناس كبرًا)..، إذا كنت عاقلا فَرَبِّي ابنك حسبما يُرضِي الإله ..، إن الابن المطيع يُحِبُّهُ الله..، واعلم أن بيت الزاني مآله الخراب..، وكل زانِ لابد أن يكون ممقوتًا من الله لأنه مخالف للشرائع..، ومن خالف الشرائع والقوانين (الإلهية) نال شر الجزاء..، أُسِس لنفسك بيتًا وأحب زوجتك فإنها حقل طيب لسيدها (وفي ترجمة أخرى: مثمر؛ أي حرث)..، فهي هبة الإله الذي استجاب لدعائك فأنعم بها (عليك)، ولا تكفر بالنعمة التي وهبها الله لك..، فأتت مسئول عنها أمام الإله الأعظم..، والفضل في هذه النصائح يرجع للأجداد؛ لأن نصائحهم جديرة بالتقدير"، وفي عصر الأسرة السادسة (٢٣٢٣-٢٥٠ ق.م): "أيها السيد المالك كل شيء؛ والذي لا نهاية (لواسع علمه وبالغ قدرته) ولا حد له"، وفي عصر الأسرة الثامنة (٢١٥٠ ٢١٣٥ ق.م)؛ في ترجمة بردية الحكيم آني: "اخلص لله في أعمالك لتتقرب إليه وتبرهن على صدق عبوديتك؛ حتى تنالك رحمته وتلحظك عنايته..، إذا صليت لله فلا تجهر بصلاتك..، لا تُغضب أمك لئلا ترفع يديها إلى الله فيستجيب دعاءها عليك. ، واجعل نصب عينيك كيف حملتك أمك ووضعتك وكيف ربتك. ، ولا تمش الخيلاء؛ فإن الله هو الذي يجعل من يشاء عظيمًا..، إذا استشارك أحد. فأشر عليه بما تقتضيه الكتب المنزلة"، وفي القرآن الكريم: ﴿وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ﴾ الإسراء: ١١٠، ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسنتًا ﴾ العنكبوت: ٨، ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمُّهُ وَهْنًا عَلَى وَهْن وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ لقمان: ١٤، ﴿وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ لقمان: ١٨، وقال الحكيم آنى: "لا تتردد على محال الخمور احتراسًا من عواقبها الوخيمة؛ لأن لشارب الخمر فلتات يَسْتَفْظِع صدورها من نفسه متى أفاق، وهو دائما مُبتذل مُحتقر عند الناس؛ وحتى بين إخوانه الذين يشاركونه. شروره. يقفون قائلين ابعدوا هذا الأحمق..، إياك أن تميل إلى امرأة فتلعب بدينك وشرفك.، فإياك أن تصبو إليها لئلا توقع نفسك في حبائل الهلاك؛ فإن الشهوات طريق الموبقات..، إن ذلك الزنا لجرم عظيم..، لا تذهب إلى بيت إنسان بحرية؛ بل ادخله فقط عندما يُؤذَّن لك"، وفي القرآن الكريم: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْثَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ.. ﴾ المائدة: ٩١، ﴿وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾ طه: ١٣١، ﴿وَلَا تَقْرَبُوا الزَّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشْنَةً وَسَاءَ سَبِيلًا﴾ الإسراء: ٣٢، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا ﴾ النور: ٢٧، وفي عصر الأسرة العاشرة (-٥ ٢ ١ ٣ ق.م)؛ وفق ترجمة بردية مواعظ الحكيم خيتى (إختُوَى): "الله وراء الأجيال محيط بأعمالهم؛ لا تدركه أبصار الناس وهو يدرك ما يعملون، فاعبد الله..، والإله يقول إني أنا المنتقم؛ وسناعاقب كُلاَّ بذنبه، وعلى الإنسان أن يعمل ما يريد؛ على ألا ينسى الحساب الأخير"، وهي أشبه بما ورد في القرآن الكريم: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ الأنعام: ١٠٣، ﴿فَاعْبُدُوا مَا شِئتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ الزمر: ١٥، ﴿أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ فصلت: ٤٠، أليس من نفس النبع إذن استَقَتُ حكمة الأولين، والتي كانت غيبًا دفينًا يوم جاء القرآن الكريم كاشفًا لها ومُؤَيِّدًا مُصدِّقًا؛ قبل أن تبوح بها النقوش والبرديات!. وفي عصر الأسرة العشرين (١١٨٧-١٠٧٥ ق.م)؛ عاش الحكيم أمين موبي Amen Mope، ومن أقواله: (ما فائدة الملابس الجميلة؛ إذا كان الإنسان باغيًا أمام الله..، الكمال لله وحده والعجز من صفة الإنسان..، لا تغالط زميلك أو شريكك في المدنب والبريء..، إذا الحساب؛ فَيبغِضُكَ الله وتشتهر بالغدر والخيانة..، لا تقل أنا خالٍ من الذنوب؛ فإن الله وحده هو الذي يعرف المدنب والبريء..، إذا النا الغني فقيرًا؛ أذله الله في الدنيا، وأذاقه عذاب النار في الآخرة..، إنه لسعيد من يصل إلى الدار الآخرة؛ وهو ناج في يد الله)، ووفق ما توصل إليه الباحث الألماني إرمان وأعلنه سنة ١٩٢٤؛ سفر الأمثال في أسفار اليهود، والذي نسبه الأحبار الكهنة كتبة الأسفار إلى النبي سليمان؛ ما هو إلا ترجمة حرفية لأمثال الحكيم المصري أمين موبي المكتشفة برديته حديثًا، قال برستد: "وجميع العلماء بكتاب العهد القديم الذين يُعتَد بآرائهم وأبحاثهم فيه يجزمون الآن بأن محتويات سفر الأمثال قد أخذت بالنص من حِكم الحكيم المصري المعرى القديم أمين موبى؛ أي أن النسخة العبرانية هي ترجمة حرفية عن الأصل الهيروغليفي العتيق".

وفي عصر الأسرة الواحد والعشرين (١٠٧٥- ٣٦٤ ق.م) عاش لقمان الحكيم المصري ابن النوبة، وقد شهد له القرآن الكريم كاشفًا العلم بما كان عليه حكماء مصر قديمًا من توحيد وتقوى وورع وتنسنت وزهد، وهو إنباء بغيب في وقت قد زالت فيه حضارتهم واندثرت معالم لغتهم؛ والتي لم تُفَك شفرة طلاسمها وتُعرف دلالة رموزها إلا بعد اكتشاف حجر رشيد، وكان أول ما وعظ به ابنه: ﴿يَا بُنَيَ لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَّ الشّبِرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ لقمان : ١٣، ومن حِكَمِه المأثورة: "يا بني اتخذ تقوى الله تجارةً؛ يأتيك الربح من غير بضاعة..، يا بني جالس العلماء وزاحمهم بركبتك؛ فإن الله ليحيي القلوب الميتة بنور الحكمة كما يحيي الأرض الميتة بوابل السماء..، يا بني لا تؤخر التوبة فأن الموت يأتي بغتة"، وفي عصر الأسرة الثلاثين (٣٠٠-٣٣٢ ق.م)؛ عاش الحكيم بتوزيريس كبير كهنة الأشمونين بصعيد مصر، وسجل كتاباته حوالي ٣٥٠ ق.م، ونُقِشَت على مقبرته أقوالاً في التوحيد: (ألا ما أسعد من ملأت خشية الله قلبه)، والمأثور بعد عصر الأسرات عن الحكيم أفلوطين المولود في أسيوط سنة ٢٠٥ م قوله: (الله هو الواحد The One الذي صدرت عنه الموجودات.؛ هو عله كل ما هو موجود).

ويفيض إرث الأمم كذلك بمَلاَمِح التوحيد والحكمة؛ كمأثور الصابئة المندائيين Sabians، واسم كتابهم المقدس الكنز العظيم (كنزا ربا Ginza Rba)؛ ومطلع تعاليمهم: "بأسماء الحي العظيم طَهَرت يدي بالحق والصلاح؛ وشفتي بالإيمان بالحي العظيم الأوحد، لينطقا بكلام النور، وليكن ضميري نقيا ومؤمنا، الحي الأمجد فوق كل جلال"، وقالوا إنها: "ديانة أتباع آدم أبو البشر، وشيث بن آدم (شيتل)، وأنش (أنوش بن شيث)، وإدريس (دنانوخت)، ونوح (نو)، وسام بن نوح (شوم)، وإبراهيم (بهرام)، ويهيا يهانا (يحيى بن زكريا)؛ أنبياء الله الحي الأوحد العظيم مباركة أسماءهم ومُبَجَّل اسم خالقهم".

ومثلهم الزرادشتيين المجوس Zoroastrians (تعريب للكلمة الفارسية مكوس التي تعني مُفَسري الرُّوَيا)؛ المنسوب إرثهم الإيماني للحكيم زرادشت، وفحواه الإيمان بإله أوحد خالق غير مخلوق وخالد (أهورا مزدا)؛ مصدر نور الهدى والتقوى والخير للناس جميعًا، والمُحَاسب يوم القيامة لينجِّي الأنفس الطيبة حين بعث الأجساد والنهوض من الموت واجتياز البرزخ؛ ويهبهم حياة جديدة أبدية مليئة بالبهجة والسرور وخالية من الآلام، واعتقادهم راسخ بالجنة والنار والصراط وميزان الأعمال، والنار عندهم مقدسة لكونها تُمثِّل رمزيًّا فيض نور حكمة الإله الأوحد التي تسطع باليقين؛ يقول الحكيم زرادشت في كتابهم المقدس (الأفستا): "إنى لأدرك أنَّكَ أنت وحدك الإله؛ وأنك الأوحد الأحد، وإنى من صحة إدراكي هذا أوقن تمام اليقين.. أنك أنت الإله الأوحد".

هذا هو أصل الديانة؛ وإن عَكَرته أوهام الكُهَّان فتغيرت مَعَالِمُه مع الزَّمَان، وفي القرآن الكريم رَجَاء بتفويض مصير من وَرِثُوا بقية من حِكْمَة الأَوَلِين لعلام الغيوب: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالْصَّابِئُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ المائدة: ٦٩، ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّصَارَى وَالْصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ المائدة: عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ المائدة: عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ المائدة: ويَعْمَلُ مَيْدَوْنُونَ ﴾ المورة: ٢٦، ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالْذِينَ الْمَدُوا وَالَّذِينَ اللَّهُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ المورة: ٢٦، ﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالْذِينَ اللهُ وَاللَّهُ وَلَا هُمْ يَحْرَبُونَ ﴾ المورة: ٢٦، ﴿إِنَّ اللّهُ يَقْمَ الْقِيامَةِ ﴾ المحج: ٢٧، وتفيض نصوص التوحيد وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ الحج: ٢٧، وتفيض نصوص التوحيد كذلك في ترجمات موروث الديانات؛ ببقية من حكمة الأولين، كمأثورات المُعلِم كونفوشيوس، والمُعلِم بُوذا (الدَّامَابَادَا)، وكناب الهندوس (البْهاغَافَاد غيتا)؛ ومعناه أنشودة لله الخالق، وهو عندهم روح الظواهر المَادِيَّة ويُدعَى بالسنسكريتية (براهما).

وقد ذكر القرآن الكريم نماذج لمُوجِدِين؛ أنبياء وحكماء، كإسماعيل واليسع ويونس ولوط وذا الكفل: ﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَدُا الْكِفْلِ كُلِّ مِنَ الصَّالِحِينَ. وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُوسُلَ وَلُوطًا وَدُا الْكِفْلِ كُلِّ مِنَ الصَّالِحِينَ. وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَدُا الْكِفْلِ وَكُلِّ مِنَ الْمَّفْيارِ ﴾ ص: ٨٦، ﴿وَزَكْرِيًا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلِّ مِنَ الْمَّفْلِ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَارِ ﴾ ص: ٨٤، وضرَبَ مثلاً وَكُلُّ مَنَ الْأَخْيَارِ ﴾ ص: ٨٤، وضرَبَ مثلاً بِالْيَاسِ مُحارِب عبادة بَعل المُعْلَمِينَ ﴾ الانعام: هو الفينيقي في بلاد كنعان وما كان يُجاورهَا: ﴿وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ. إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلَا يَتُقُونَ. أَتَدْعُونَ بَعْلًا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَالِقِينَ. اللَّه رَبَّكُمْ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الْأَوَّلِينَ. فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ. إِلَّا عَبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ. وَتَكُمُ الْأَوَّلِينَ. فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ. إِلَّا عَبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ. وَتَكُمُ الْأَوَّلِينَ. فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ. إِلَّا عَبَادَ اللهِ الْمُخْلَصِينَ. وَتَكَنُ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ. سَلَامٌ عَلَى إِلْ يَسِينَ. إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ. إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الصافات: ٣٦ ١-١٣٢، فلم وَرَبَّ آبَائِكُمُ الْأَوْلِينَ إِنْ باجتهاد بشر حتى بلغ التوحيد الخالص بالإسلام؛ وإنما هو ذات الوحي وفيض النور والحكمة منذ فجر التاريخ.

فالتَّوحِيد إذن لُب حكمة الأولين؛ وإن خفت بَهَاوُه بالابتعاد عن الأصل وذبلت نضارته بالتَحرِيفَ فتَطَلَّبَ الإصلاح والتَّجدِيد، وفي القرآن الكريم تصريح بفطرية الإيمان وعراقة التوحيد: ﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا ﴾ يونس: ١٩، قال القنوجي في تفسيره فتح البيان: "المعنى أن الناس جميعاً ما كانوا (إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً) مُوَجِدة لله سبحانه. لأن التوحيد. مِلَّة قديمة اجتمع عليها الناس. فِطرةً..، وأن الشرك. جَهَالاَت ابتدعها الغُواة، (فَاخْتَلَفُوا) أي فصار البعض كافرًا..، وبقي البعض على التَّوحِيد".

#### خاتمة:

على الفطين إذن أن يمضي على درب الأنبياء والحكماء مُتَتَبِعًا خُطَاهم؛ وإن في الكون لعبرًا لا تفوت الواعين، والحكمة تقتضي أن يعمل الإنسان فكره ويتَبَصَر المغزى؛ ليوقن بوحدانية الله تعالى وقدرته، فاستنطق الوجود إذن لتجد أن الكل يشهد للمبدع القدير بالحكمة والعظمة؛ مُتَعَبِدًا على الدوام، وتَحَرَّر من حجاب الإلف وقيد الغفلة ترى كل شيء مظهرًا لجلال الله، ويبدو لك الوجود بعين البصيرة حشودًا تُسبح؛ كُلًّ يُمَيِزه إيقاع، هكذا يرى البصير في كل شيء آية تشهد لله بالوحدانية والاقتدار، في ستحيل قطعًا أن تقيم الصدفة نظاما أو تصنع الفوضى ثبات؛ ولو تباينت الإرادة المُبدِعَة وتَعَدَّرت الذات لانعدم الثبات، قال سيد قطب في تفسيره (الظلال): "تقدير في الزمان وتقدير في المكان وتقدير في المقدار وتقدير في الصورة وتناسق مطلق بين جميع الملابسات والأحوال"، فأنصت إذن لمُنَاجَاة تشدُو بها وتُرَدِّدُهَا الخليقة؛ تُسَطِّرُها روائع يفيض بها القرآن الكريم لتستنهض النَّابِه فتهز الكيان وتأخذ بالوجدان، ففي ثلاثة مواضع للتأكيد ورد أن الوجود كله يَصدَح بالتسبيح: ﴿سَبَحَ لَهِ مَا فِي السَمَاوَاتِ وَالأَرْضِ فَن الإنجاب ومَيز كُلُ بمؤهلات!، قال طنطاوي جوهري في تفسيره (الجواهر): "هذا النظام الجميل شاهد عدل على إله نظمه فن الإنجاب ومَيز كلّ بمؤهلات!، قال طنطاوي جوهري في تفسيره (الجواهر): "هذا النظام الجميل شاهد عدل على إله نظمه في المه قمياء جاهلة؛ والجاهل لا يعطي علمًا".

فانزع عنك القيود إذن وتَحَرَّر؛ وتَأَمَّل بشغف روائع أذهلت فرسان البلاغة وأساطين البيان: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَ اللهَ يُستَبِّحُ لَهُ مَن فِي السَمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَآفَاتٍ كُلِّ قَدْ عَلِمَ صَلاَتَهُ وَتَسْبِيحَهُ وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعُونَ ﴾ النور: ١٤؛ هكذا بلغ المُوَجِّدُون اليَقِين، والمُتَأْسِي بأَمْجَاد المُوجِّدِين؛ لا يَشْغَلهُ نَازِع حوله أو وازع داخله عن الاعتبار قبل الرَّجِيل، والإنْصَات لتسبيح الوجود مُنَادِيًا بالتَّوجِيد؛ المغروس القَبُول في أعماق الوجدان، ليَرتَجِف انبهارًا وخشوعًا أمام شواهد جلال المُبدع القدير، وينعم بالأَمْن والسلام والسكينة والاطمئنان وراحة البال؛ بلا آلام، والابتِهَاج بنَشوة العِبَادَة وينع شَجَرة اليَّقِين، والولادَة مِن جَدِيد؛ مُفعَمًا بنَضَارَة الحَيَاة.

د. مجد دودح؛ الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي
في القرآن والسنة التابعة لرابطة العالم الإسلامي في مكة المكرمة.

#### المراجع:

(۱) متون هرمس حكمة الفراعنة المفقودة ثيموثي فريك وبيتر غاندي ترجمة عمر الفاروق عمر ۲۰۰۲، (۲) هرميس الحكيم الترجمة الدقيقة الكاملة لأقدم تعليم دينية منسوبة لمثلث العظمة، (۳) هرمس المثلث العظمة لويس مينار، (٤) هرمس المثلث العظمة أو النبي إدريس لويس مينار ترجمة عبد الهادي عباس، (٥) الجبتانا أسفار التكوين المصرية، (٢) المفار الكنيسة، ترجمة سميث وفانديك، نشر كنيسة الأنبا تكلا هيمانوت الحبشي بالإسكندرية، (٧) التاريخ المصور لمصر القديمة كارلو ريو ردا ترجمة ابتسام محد عبد المجيد ۲۰۰۹، المعقدات الدينية لدى الشعوب جفري بارندر ترجمة د. إمام عبد الفتاح إمام مراجعة د. عبد الفتاح مكاوي ۱۹۹۳، (۹) المبادئ المغمم كونفوشيوس د. محد علي جريشة، (۱) البهاغافاد غيتا (الله أو الرب) أنشودة المولى تعريب د. سليم حداد، (۱۱) كتاب الموتى الفرعوني، الترجمة عن الهيروغيفية السير والس بدج، الترجمة العربية د. فيليب عطية، (۱۳) الانترنت. (۱۲) الجبتانا أسفار التكوين المصرية، علي علي الألفي، (۱۳) الدامابادا كتاب بوذا، (۱۲) قدماء المصريين أول الموحدين د. نديم السيار، (۱۰) المكتبة الشاملة، (۱۳) الاالماله) (۱۲) الجبتانا أسفار التكوين المصرية، علي علي الألفي، (۱۳) الدامابادا كتاب بوذا، (۱۶) قدماء المصريين أول الموحدين د. نديم السيار، (۱۰) المكتبة الشاملة، (۱۳) الدامابادا كتاب الموته المصريين أول المودين د. نديم السيار، (۱۰) المكتبة الشاملة، (۱۳) الداماباد) (۱۲) الجبتانا أسفار التكوين المصرية، علي علي الألفي، (۱۳) الداماباد كتاب بوذا، (۱۶) قدماء المصريين أول الموته علي الألفي، (۱۳) الداماباد) المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة الشاملة (۱۳) الداماباد) المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة الشاملة (۱۳) الداماباد) المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المكتبة الشاملة (۱۳) الداماباد المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة الشاملة (۱۳) المكتبة المددد (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المحدد (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المحدد (۱۳) المحدد (۱۳) المكتبة المحدد (۱۳) المح

(\*\*) http://www.toutankharton.com/montada/viewtopic.php?id=188 http://www.michaelmandeville.com/library/egypt/thothpro.html .